_]-

Sujet :
1) réaliser une note de synthese de 550 mots (+ ou — 50 mots) a partir des textes
suivants

TEXTEN® 1

IV. - La tentative hégémonique sur la planéte. Ses limites

Toute espeéce insérée dans un écosysteme modifie son environnement, tant physique que
biologique. Par ailleurs, chaque espéce vivante posséde une potentialit¢ de reproduction lui
permettant de subsister en dépit des limitations et des agressions extérieures. Réciproquement, ces
limitations et agressions sont nécessaires car, sans elles, la croissance de 1’espéce irait jusqu’a la
rupture du systetme —suite a laquelle elle-méme disparaitrait. C’est grace a cette régulation
permanente qu’aucune espeéce de termite n’a (semble-t-il) jamais réussi a transformer la planete en
termiticre, ni n’a disparu pour cette raison.

L’espece humaine a, pendant longtemps1, été soumise a cette régulation systémique.
Cependant, grace a son développement cérébral et a son organisation sociale, elle a progressivement
développé des moyens (techniques, médicaux, sociaux ... ) d’échapper aux contrdles naturels. Ce
contournement des feed-backs a rendu possible : 1/ une croissance plus qu’exponentielle de la
population humaine ; 2 / une mainmise sur la planéte et la biosphére liée a d’une modification
complexe (dite « anthropisation ») de I’environnement physique et biologique, coincidant avec le
développement des sociétés. Croissance et développement se sont ainsi trouvés associés, au lieu de
s’exclure et d’alterner comme dans les écosystemes.

Or, lorsque I’action et la prétention hégémoniques d’une espece atteignent 1’échelle
planétaire, un saut qualitatif a lieu : I’espece éprouve et découvre la finitude de son environnement.
La Terre est de dimension finie, et nous I’avons aujourd’hui presque en totalit¢ investie. Il n’est
désormais plus possible de pallier une détérioration locale d’un écosystéme par une expansion
géographique ou par I’exploitation de ressources d’un type nouveau... sauf a conquérir d’autres
planétes (ce qui ne semble pas, pour le moment, la solution la plus réaliste). En outre, I’écosystéme
planétaire modifi¢ par ’homme (en D’occurrence simplifié dans sa structure et sa diversité
biologiques) perd la possibilité¢ de se reconstruire a partir de fragments voisins non détériorés. La
tendance actuelle — justifiée tant par la croissance démographique que par la recherche d’un niveau
de vie meilleur — va dans le sens d’une anthropisation accélérée, transformant progressivement la
planéte en un immense agrosysteme.

De ce fait, la biosphere a perdu sa faculté de riposter a ’espece hégémonique : il n’y a
plus de feed-back ; on atteint le point de rupture du systéme annoncé plus haut.

En guise de conclusion :
responsabilité de ’homme

Une solution existe. Elle consiste en ce que notre espéce prenne en main le feed-back
perdu — comme, dans un écosysteme, les especes vivantes prennent en charge les modifications
nécessaires de leur milieu lorsque les facteurs physiques n’y suffisent plus. L’enjeu est I’édification
d’un systeme {homme / biosphere} persistant, durable.

Les moyens pour y parvenir sont nombreux : ils font I’objet de recherches, réflexions,
congres actuels — encore bien timides, il faut I’avouer, face a I’accélération et a la mondialisation

1 Si I'on représente le temps le long d'un axe, avec comme échelle de représentation 1 mm par millénaire,
notre histoire depuis le Christ est représentée par 2 mm; depuis le début du Néolithique, par 10 mm. Les
débuts du genre humain sont a chercher a 3,50 m (les débuts de la vie sur terre, a 3,8 km) : pendant 3 500
millénaires, le primate Homo a été une espéce parmi bien d'autres, partenaire de quelques écosystémes
continentaux.



_2-

de la course aux profits. Le défi a venir sera de les mettre en pratique malgré tout, privilégiant la
durabilité du systéme sur les rentabilités a court terme.

Tel est le sens d’une « prise de conscience écologique » dépassant largement la lutte
contre le bruit et la création d’espaces verts, et conduisant a réfléchir sur la dualité
¢cologie/économie et les conditions d’un « développement durable ». La responsabilité de I’homme
est désormais engagée, non pas vis-a-vis de la « Vie sur terre » (qui en a vu d’autres !), mais vis-a-
vis de sa propre persistance en tant qu’espéce. »

Serge FRONTIER Les écosystémes (1999) Ed. PUF coll. Que sais-je ? p. 118-127

TEXTE N° 2

Par rapport a la théorie conservationniste, les diverses approches se rattachant a la
notion de développement durable ont une vision moins figée des relations existant entre 1'économie
et l'environnement naturel. Face aux contraintes écologiques, le systeme économique apparait
capable d'évoluer. L'environnement devient une source d'innovations suscitant des transformations
dans le mode de régulation du systéme, modifiant les besoins qu'il est censé satisfaire, orientant la
technologie, de maniécre a concilier économie et écologie.

La définition du développement durable est loin toutefois de faire I'unanimité. Selon
que l'on privilégie sa dimension économique, écologique ou éthique, les priorités peuvent fortement
différer.

A. Définition

Le terme de développement durable (ou soutenable) apparait pour la premicre fois en
1980, formulé par I'Union internationale pour la conservation de la nature. Il recoit un écho
considérable a la suite de la publication en 1987 du rapport de la Commission mondiale sur
I'environnement et le développement (dit rapport Bruntland) et il est entériné lors de la Conférence
des Nations unies pour I'environnement et le développement (CNUED) de Rio de Janeiro en 1992.
Aujourd'hui, tous les forums internationaux mettent le développement durable a leur ordre du jour.

Sa définition la plus simple, celle du rapport Bruntland, est la suivante: « Le
développement durable est un développement qui répond aux besoins du présent sans compromettre
la capacité des générations futures de répondre aux leurs. » Les diverses interprétations de la notion
trés floue de développement durable mettent toutes l'accent, cependant, sur quelques points
fondamentaux. Contrairement a l'opinion des partisans de 1'économie stationnaire, l'idée de
croissance économique n'est pas remise en cause. Elle est considérée nécessaire, bien que non
suffisante, a la réalisation d'une meilleure répartition des richesses. Les interactions entre le systéme
économique et l'environnement naturel ne peuvent plus étre ignorées, ni les effets a long terme du
développement ou ses conséquences sur I'équité intra et intergénérationnelle. Mais, une fois ces
principes admis, les divergences d'interprétations restent grandes.

La notion de développement peut étre interprétée de maniere plus ou moins extensive.
Elle peut étre limitée au seul bien-étre économique mesuré par le PIB/habitant. Mais ce dernier n'est
qu'une composante du bien-étre ; 1'éducation, la santé, la qualité de I'environnement, la répartition
des richesses, peuvent y étre inclus. Ce niveau de bien-étre dépend du stock global de capital, au
sein duquel on peut distinguer le capital physique produit par 'homme, le capital humain qui inclut
les niveaux d'éducation, de formation, les aptitudes, la santé des personnes, et le capital naturel
représentant le stock d'actifs naturels fournissant les matiéres premicres, les ressources d'aménités,
la capacité d'assimiler les résidus.

A ces trois formes conventionnelles de capital, on peut en ajouter une autre, plus
récemment prise en considération : le capital social qui désigne, selon la définition de 'OCDE, des
réseaux, des normes, des valeurs et convictions communes facilitant la coopération au sein des
groupes ou entre eux. Bien que plus extensive, la notion de cohésion sociale est proche de celle du



.

capital social. Les dispositions politiques, institutionnelles et juridiques en vigueur en sont des
compléments importants, influant aussi sur le niveau de bien-étre.

Ce dernier est reli¢ au stock global de capital par le biais des décisions d'investissement
dont les effets peuvent s'étendre sur plusieurs générations. La durabilit¢ du développement implique
qu'un lien soit effectué¢ entre les décisions présentes et les besoins futurs. Ne pas compromettre les
potentialités des générations futures, c'est investir aujourd'hui dans I'éducation, la recherche, c'est
aussi faire en sorte que le capital naturel soit préservé, puisse étre renouvelé, ou faire 1'objet de
substituts s'il est dégradé. Un des points clés du développement durable est précisément de
déterminer dans quelle mesure les différentes formes de capital sont substituables entre elles. Si la
substitution est possible, la destruction d'une forme de capital peut étre compensée par
l'accroissement d'une autre forme de capital, et la durabilit¢ du développement n'est pas
compromise.

Si la substitution est impossible, des politiques établissant des seuils critiques pour
certaines catégories de ressources devront étre mises en ceuvre. L'hypothése selon laquelle on peut
ou non substituer d'autres formes de capital au capital naturel fonde largement la distinction établie
entre durabilités faible et forte. »

Annie VALLEE Economie de I’environnement (2002) Ed. Seuil coll. Points p. 35-43

TEXTEN® 3

« Sous le mot d' « environnement » d'usage maintenant universel, les questions ne se
posent-elles pas dans les mémes termes aujourd'hui sur une tout autre échelle ? Les dévastations de
la nature ne sont-elles pas trés inégalement réparties selon que 1'on se trouve au Nord ou au Sud, ne
tiennent-elles pas a un ensemble de rapports de force lourds de conflits meurtriers et de tragédies
humaines intolérables? Ne sont-elles pas imputables a une conception monodrome du
« développement » qui a leurré le Sud et qui, aujourd'hui, ne parait méme plus soutenable au Nord ?
Comme cette conception du développement représente le dénominateur commun de toutes les
théories économiques qui ont vu le jour dans 1'Occident moderne, on voit que la question posée
n'est autre que celle d'une reprise de la critique de 1'économie politique, en ses présupposés
philosophiques.

Question académique? Certes non, puisqu'elle devrait éclairer les conditions dans
lesquelles s'effectue sous nos yeux la terrifiante sur-urbanisation du tiers monde, a Bogota, a
Mexico, ou ... a Rio, avec son cortege de miseres, de taudis et de trafics en tout genre. Comment
briser cette logique infernale, dont on ne saurait sans cynisme réduire la réalité a son aspect
démographique

Comment permettre au Sud d'analyser scientifiquement le bienfond¢ des pratiques
ancestrales agricoles, médicales et autres et du savoir populaire qui leur avaient permis de protéger
pendant des siecles la nature et leur santé ? II ne suffit pas de les connaitre comme telles; il faudrait
que le Sud puisse développer pour lui-méme une recherche fondamentale dont il se trouve
aujourd'hui de plus en plus dramatiquement exclu. Il bénéficierait alors pleinement des progres de
la science en Occident, tout en lui fournissant des occasions de se mettre a 1'épreuve et de se
développer éventuellement sur de nouvelles pistes.

On éviterait alors d'assister a ce spectacle désolant ou les populations les plus pauvres se
voient imposer les produits — ou le plus souvent les rebuts — de la recherche effectuée en
Occident ; puis, passé le temps des espoirs illusoires, se tourner avec amertume vers les
extrémismes religieux pour rejeter en bloc la pensée occidentale, y compris dans ce qu'elle recéle de
plus émancipateur du point de vue intellectuel et social.

Comment, de leur coté, les citoyens du Nord peuvent-ils empécher les autorités
politiques de passer dans leur dos, en secret, des accords avec des puissances financieres,
¢conomiques et militaires que seul anime l'appat du gain? Comment pourraient-ils libérer les



-4

virtualités humaines de la technique qui se sont trouvé limitées et contraintes par 'asservissement
des machines a une logique sociale de rentabilité effrénée ?

Ces questions graves, et quelques autres qui s'y rattachent, ne seront certes pas réglées
par I’« écologie scientifique », laquelle, pour prétendre au titre de science, doit délimiter son objet.
Elles ne pourront étre posées qu'a l'intersection de plusieurs lignes de recherche déja mentionnées.
Mais pourront-elles pour autant étre résolues par « la science » seule, méme considérée au sens
large ? La logique de ce petit livre invite a en douter. Toute pensée est action. Le dévoiement
positiviste et techniciste de la pensée des Lumiéres a fagonné « notre » monde. Il fait corps avec des
forces sociales puissantes a 1'échelle planétaire. Il faudra donc plus que de la lucidité pour la mettre
pratiquement en question : du courage.

Sans doute est-ce le biais par lequel la philosophie de la nature que tendent a partager
les mouvements écologistes peut étre tenue pour périlleuse. Non parce qu'elle est « irrationnelle »,
mais parce qu'elle enveloppe une « éthique de la peur », ainsi que 1'a remarquablement exprimé
Hans Jonas, qui fait figure de nouveau « maitre a penser ».

Une telle éthique se présente comme directement fondée sur une nouvelle pensée de
I'étre une ontologie qui prend en compte la menace que fait peser la technique humaine sur l'avenir
de I'espece elle-méme. N'est-ce pas désormais la « biosphére elle-méme » qui est en péril ? Par
conviction théologique, clairement exprimée, Hans Jonas, grand spécialiste de la gnose, considére
que la «survie de 1'espece humaine » a été confiée par Dieu a notre garde. Porter atteinte a cette
survie, c'est ainsi succomber au mal radical. Mais voici que notre pouvoir conquis sur la nature s'est
accru au point qu'a travers les mauvais traitements que nous lui faisons subir nous menagons cette
survie. « Césure historique » : alors que nous l'avions classiquement exclue du champ de 1'éthique,
il nous faut reconnaitre que nous avons des « devoirs » a son endroit !

« Qu'est-ce qui peut servir de boussole? » demande Jonas dans les premicres lignes de
son célébre ouvrage sur le Principe Responsabilité. 11 répond : « L'anticipation de la menace ! » Et
dans un style qui s'inspire des gnostiques — ses objets d'étude favoris —, il poursuit: « C'est
seulement dans les premieres lueurs de son orage qui nous vient du futur, dans l'aurore de son
ampleur planétaire et dans la profondeur de ses enjeux humains, que peuvent étre découverts les
principes éthiques, desquels se laissent déduire les nouvelles obligations correspondant au pouvoir
nouveau. Cela, je l'appelle heuristique de la peur ».

Le lecteur aura trouvé dans le petit ouvrage qu'il vient de lire les arguments
philosophiques qui me paraissent valoir contre cette heuristique et contre cette éthique. »

Dominique LECOURT Contre la peur (1990) Editions Presses Universitaires de France, col.
Quadrige p. 166-169

2) rédiger une réfléxion argumentée en 120 mots maximum en répondant a la
guestion suivante: L’écologie conduit-elle a condamner le progrés
technique ?

Le candidat justifiera sa réponse, personnelle, avec un ou deux arguments
essentiels qu'il peut éventuellement illustrer.



